# 國學書院傳統文化基金會

易經學習班教材-8

# 无妄卦第二十五

# 无妄≣ 乾(天)上〓 震(雷)下壨 綜卦大畜≣ 錯卦升壨 交卦大壯豐

|     | 初至四爻 | 二至五爻 | 三至上爻 | 初至五爻 | 二至上爻 |
|-----|------|------|------|------|------|
| 卦中卦 | 山雷頤Ⅲ | 風山漸≣ | 天風姤≣ | 風雷益Ⅲ | 天山遯≣ |

# 卦辭、彖辭與象辭

- ◎无妄¹,元亨利貞。其匪正有眚,不利有攸往²。
- ◎彖曰:无妄,剛自外來而為主於內,動而健,剛中而應,大亨以正,天之命也,其匪正有眚,不利有攸往,无妄之往,何之矣?天命不祐,行矣哉³。
- ◎象曰:天下雷行,物與无妄。先王以茂對時,育萬物<sup>4</sup>。

#### 淺註

- 1.无妄:《周易集註》:「无妄者,至誠無虚妄也。《史記》:『作無所期望。蓋惟本无妄,所以凡事盡其在我,而于吉凶禍福皆委之自然,未嘗有所期望,所以无妄也。』以天道言,實理之自然也。以聖人言,實心之自然也。故有正不正之分。蓋震者動也,動以天為无妄,動以人則妄矣。《序卦》:『復則不妄,故受之以无妄』,所以次復。」
- 【按】:《說文解字》:「妄,亂也。」因无妄方漸囂能大畜鬘而頤፱,若 有妄則有无妄之災<sup>姤鬒象徵危機</sup>,若能遯≣而修清淨,則有益亘。
- 3.无妄,剛自外來而為主於內,動而健,剛中而應,大亨以正,天之命也, 其匪正有眚,不利有攸往,无妄之往,何之矣?天命不祐,行矣哉:《周 易集註》:「本卦綜大畜,二卦同體。文王綜為一卦,故《雜卦》曰『大

畜時也,无妄災也』。剛自外來者,大畜上卦之艮來居无妄之下卦而為震也。剛自外來,作主于內,又性震動,又自外來,則動以人不動以天,非至誠无虚妄矣。所以有人之眚而不利有攸往也。內動而外健,故大亨。剛中而應,故正天命者,至誠乃天命之實理,反身而誠者也。若自外來,豈得為天命。

以卦綜卦德卦體釋卦辭。言文王卦辭元亨利貞之外,而又言其匪正有告,不利有攸往者,以剛自外來而為主于內也。若本卦動而健,以剛中而應柔中,則大亨以正矣。大亨以正,實天之命也。天命實理,無一毫人欲之私,此文王卦辭所以言元亨也。若以外來者為主,則有人欲之私,非反身而誠,天命之實理即匪正矣。欲,往也,將何之哉,是以天命不祐,有告而不利也。此所以文王卦辭言元亨而又利貞也。」

【按】:剛自外來而主於內,商業上即似麥當勞與星巴克等國際公司,於該地區設點後,其口味會微調使之適合當地人,以廣為流傳。亦似佛教文化傳入中土後,不排斥其他人<sup>儒道</sup>文化,方能後主於內。初爻亦似真如本性自外來居在內,然學人之染習通常甚重,煩惱當家,自性無法主於內,故學人應知,不可隨順煩惱習氣,未證四果前當依佛教誡。

《周易禪解》:「震之初爻,全攬乾德為體,故曰『自外來為主于內』 也。性德雖人人本具,然在迷情,反為分外。今從性起修,了知性德是我 固有,故名『為主于內』。夫既稱性起修,必須事事隨順法性,儻三業未 純,縱有妙悟,不可自利利他,既不合于性德<sup>匪正</sup>,則十方諸佛不護念之, 安能有所行哉?」

- 4.天下雷行,物與无妄。先王以茂對時,育萬物:《周易集註》:「茂者盛也,物物皆對時而育之,所育者極其盛大,非止一物也...本卦綜大畜,故有茂對時以育物之象。對時者,因雷發生<sup>驚執為春雷之際</sup>,萬物對其所育之時也,如孟春犧牲毋用牝之類是也。天下雷行,震動發生,一物各具太極,是物物而與之。无妄者,天道之自然也。茂對時育萬物,撙節愛養,輔相裁成,使物物各遂其无妄之性者,聖人之當然也。」
  - 【按】:物與无妄有民胞物與之意,茂對時即掌握時機使之豐盛<sup>時中</sup>,透過 培育農業畜牧業人才。

### 爻辭與小象辭

- ◎初九,无妄,往吉1。象曰:无妄之往,得志也2。
- ◎六二,不耕穫,不菑畬<sup>音茲於</sup>,則利有攸往<sup>3</sup>。象曰:不耕穫,未富也<sup>4</sup>。
- ◎六三,无妄之災,或繫之牛,行人之得,邑人之災<sup>5</sup>。象曰:行人得牛,邑人災也<sup>6</sup>。

#### 淺註

- 1.无妄,往吉:《周易集註》:「九以陽剛之德居无妄之初,有所動,所謂動以天也。且應爻亦剛,無係戀之私,是一感一應,純乎其誠矣,何吉如之。故占者往則吉。」
- 2.无妄之往,得志也:《周易集註》:「誠能動物,何往而不遂其心志。」 【按】:本爻居正,為无妄之主,往之行為左腳腳印,象徵行有主見。上 卦為乾即指動與天合之往,至誠無虛妄即佛法所講之恭敬心,以真誠恭 敬心往而動,即便外境有妄,仍有得志之吉,猶如《佛教聖眾因緣集》: 「摩訶羅者老年修,受供人愚說法愁;自嘆無知生苦惱,恭聆此語證初 流。」

《周易禪解》:「彖云:『无妄之往,何之矣?』乃指匪正有眚, 出于无妄而往于妄也。此云『无妄,往吉』,乃依此真誠无妄而往應一切 事也,所以得志而吉。」

3.不耕穫,不菑畲,則利有攸往:《周易集註》:「耕者,春耕也。穫者, 秋斂也。菑者,田之一歲,墾而方成者。畲者,田之三歲墾而已熟者。... 不耕穫者,不方耕而即望其穫也。不菑畲者,不方菑而即望其畲也。耕也, 菑也,即明其道也。穫也,畲也,即功也。曰:『不耕穫,不菑畲』,即 明其道,不計其功也。...吾儒聖人之學,進德修業,盡其理之當然,窮通 得喪,聽其天之自然,修身俟命,此正所謂无妄也。豈一點道理不進,空 空寂寂,謂之无妄哉。

初為地位,二為田,故九二曰見龍在田...。六二柔順中正,當无妄之時,無私意期望之心,故有不耕穫,不菑畬之象。」

4.不耕穫,未富也:《周易集註》:「言未有富之心也。...蓋巽為市利,小 畜上體乃巽...。此卦中爻巽曰未富者,未入巽之位也。」 【按】:本爻提醒莫貪功躁進,須堅持一步一腳印往前行方能有利之意,復劃<sup>行於地下,似閉關</sup>自六三方為頻復走偏,无妄僅於二爻便警惕末貪求成果,顯示行於天下之不易。

此即<sup>上</sup>淨<sup>下</sup>空老法師教人學習,須先紮《弟子規》、《感應篇》、《十善業道經》三根,再一門深入,長時薰修,切莫貪功躁進。老法師當年求教於李炳南老居士時,老居士開出三個條件:1.只能聽老師教誨,其他人的東西都不准聽也不准看;2.以前學的不算數;3.本規矩須遵守5年。

按此法所修前五年所得為根本智,即為斷煩惱習氣之內在功夫,見似收穫不豐,但實為證道之根基,主要為自受用;之後所學則能根深蒂固、開花結果,此時所學則為後得智,主要為他受用。

《周易禪解》:「六二以陰柔中正,上應九五陽剛中正之君,惟以求 志達道為心,而毫不以富貴利祿為念,乃利有攸往而不變其塞耳。」

5.无妄之災,或繫之牛,行人之得,邑人之災:《周易集註》:「本卦大象離,此爻又變為離,離為牛,牛之象也。中爻巽,為繩,又艮為鼻,繩繫牛鼻之象也。震為足,行之象也。三為人位,人在震之大塗,行人之象也。三居坤土,得稱邑,又居人位,邑人之象也。此爻居震動之極,牛失之象也...。或者,設,或也。...假牛以明无妄之災,乃六三也。即邑人也。

六三陰柔不正,故有此象。言或繫牛于此,乃邑人之牛也。牛有所繫, 本不期望其走失,偶脫所繫而為行人所得。邑人有失牛之災,亦適然不幸 耳,非自己有以致之,故為无妄之災。」

- 6.行人得牛,邑人災也:《周易集註》:「行人得牛而去,邑人不期望其失 牛而失牛,故為无妄之災。」
  - 【按】:另有行人牽走牛,失主告官,邑人受牽連之說。本爻不中不正故 有无妄之災,見似無辜,然從深層因果角度觀之,事皆有因。《誠齋易 傳》:「故仲尼被圍,貌偶似陽虎也;不疑償金,偶與亡金者同舍也。」

《漢書·直不疑傳》:「其同舍有告歸,誤持其同舍郎金去。已而同舍郎覺,妄意不疑<sup>妄自懷疑是不疑做的</sup>,不疑謝<sup>認罪</sup>之,買金償。後告歸者至而歸金,亡金郎大慚,以此稱為長者。稍遷至中大夫。人或廷毀不疑,以為流嫂。不疑聞,曰:『我乃無兄。』然終不自明也。」

《周易禪解》:「不中不正,居震之上,此執无妄之理而成災者也,

夫行人得牛,何乃執理而求償于邑人,豈非禍及无辜者乎。

吳幼清曰:『无妄之善有三,剛也,當位也,无應也。剛者,實也;當位者,正也;无應者,无私累也。諸爻或有其三,或有其二,或有其一,初九三皆全,其最善也,九五九四有其二,九五剛而中正,九四剛而无應,是其次也,六二上九有其一,六二中正,上九剛實,是又其次也,唯六三于三者咸无焉,而亦得為无妄,何也?下比中正之六二,上比剛實无私之九四。譬如有人,在己雖无一善,而上有嚴師,下有良友,親近切磨,夾持薰染,亦不至于為惡,上六三之所以亦得為无妄也。』

陳旻昭曰:『世固有忠臣孝子,遇不得已之時勢,竟冒不忠不孝之名, 而萬古不能自白者,因災而息其欲自陳白之妄心,是為无妄之災。如繫牛 于邑,而行人得之,彼行人決不可查考,而邑人決无以自白,惟有吞聲忍 氣,賠償其牛而已,忠臣孝子之蒙怨者亦復如是。』」

- ◎九四,可貞,无咎¹。象曰:可貞无咎,固有之也²。
- ◎九五,无妄之疾,勿藥有喜³。象曰:无妄之藥,不可試也⁴。
- ◎上九,无妄行,有眚,无攸利<sup>5</sup>。象曰:无妄之行,窮之災也<sup>6</sup>。

### 淺註

- 1.可貞, 无咎:《周易集註》:「可者,當也。九陽剛健體,其才亦可以有 為者。但下無應與,無所係戀而無妄者也。占者得此,但可守此无妄之正 道,即無咎矣。若妄動,又不免有咎也。」
- 2.可貞无咎,固有之也:《周易集註》:「固有者,本有也。無應與,則無 係戀而无妄,則无妄乃九四之本有也。」
  - 【按】:此貞而無咎係本有,上卦為乾健,象徵本自圓滿之體,中爻為艮,故非似初九之往,爻失位不正,故宜貞而不妄求則无咎。就佛法觀之,可以六祖惠能大師開悟偈:「何期自性本自清淨、本不生滅、本自具足、本無動搖、能生萬法。」自性本圓滿,現前所求得均為自己本有,若妄求則有咎。《周易禪解》:「以陽居陰,不好剛以自任,蓋其德性然也。」
- 3.无妄之疾,勿藥有喜:《周易集註》:「意外之變,雖聖人亦不能無,但 聖人廓然大公,物來順應,來則照而去不留,無意必固我之私,是以意外 之來,猶无妄之疾耳。如舜之有苗,周公之流言,皆无妄之疾也。誕敷文

教,而有苗格,公孫碩膚,德音不瑕<sup>音俠</sup>,大舜問公之疾不藥而自愈矣。 九五陽剛中正,以居尊位而下應,亦中正无妄之至也。如是而猶有疾,乃 无妄之疾,不當得而得者,故勿藥自愈,其象占如此。」

- 4.无妄之藥,不可試也:《周易集註》:「試者,少嘗之也。无妄之疾,勿藥者,以无妄之藥,不可嘗也。若嘗而攻治,則反為妄而生疾矣。故不可輕試其藥,止可聽其自愈。」
  - 【按】:本爻爻變為噬嗑蓋,即叢林割喉戰,懷疑他人欲加害自己,似杯 弓蛇影之事,此即心病還要心藥醫。就修行角度,我們本是清淨無染, 但染上妄想、分別、執著,不須想斷煩惱,只要心繫佛號,煩惱自斷。 佛經上有一比喻頭上安頭即為此意。

《周易禪解》:「剛健中正,此无妄之至者也,夫立身于无過之地者, 未免責人太過,所謂執藥反成病矣,故勿藥而有喜,蓋以己律人,則天下 孰能從之?」

- 5.无妄行,有眚,无攸利:《周易集註》:「下應震,足行之象也。九非有妄,但時位窮極,不可行耳。故其象占如此。」
- 6.无妄之行,窮之災也:《周易集註》:「无妄未有不可行者,以時位耳。 與亢龍同,故二小象亦同。」
  - 【按】: 此時機已過,雖是無妄但亦不可行,若強行之則有自行感召之災,故曰有告<sup>眼翳</sup>,災與告類似,但災從外來,告自內起,象徵此災亦自內起,勿咎於人。而此處用「行」不用「往」,行為左右腳合之,未強調其心有主,故似迷復,忙到最後不知為何而忙!

《智囊全集》:「隋末兵興,魏先生隱梁、宋間。楊玄感戰敗,謀主李密亡命雁門,變姓名教授,與先生往來。先生因戲之曰:『觀吾子氣沮而目亂,心搖而語偷,今方捕蒲山黨,得非長者乎?』李公驚起,捉先生手曰:『既能知我,豈不能救我與?』先生曰:『吾子無帝王規模,非將帥才略,乃亂世之雄傑耳。』因極陳帝王將帥與亂世雄傑所以興廢成敗,曰:『吾嘗望氣,汾晉有聖人生,能往事之,富貴可取。』李公拂衣而言曰:『豎儒不足與計。』事後脫身西走,所在收兵,終見敗覆,降唐複叛,竟以誅夷。」

《周易禪解》:「以陽居陰,雖非過剛,而居无妄之極,則是守常而

不知變通者也,既无善權方便,其何以行之哉!」

### 綜觀

无妄卦根本意義在於遵循規律,隨順自然,人處无妄之際,應當不妄求,當行則行、當止則止。下卦為雷,象徵順天而動;上卦為天,象徵堅貞而守天道;初九得正為卦主,處无妄之初,故無往而不利,亦闡明動之原則為守正順天則吉;六二之動係屬中正,秉持一分耕耘、一分收穫之理念,故利有攸往,但須注意勿躁進;六三雖與上九相應,然兩者皆不中不正,故感召无妄之災。

九四與九五皆屬應靜之時,故言「可貞」與「勿藥」,動則有眚,不動則无咎;上九居无妄之極,時節因緣已過,若強行則有眚,上九之眚與六三之災,前者自內起,後者從外來,兩者皆致災眚。

# 大畜卦第二十六

# 大畜≣ 艮(山)上〓 乾(天)下〓 綜卦无妄≣ 錯卦萃聞 交卦遯員

|     | 初至四爻 | 二至五爻  | 三至上爻 | 初至五爻  | 二至上爻 |
|-----|------|-------|------|-------|------|
| 卦中卦 | 澤天夬≣ | 雷澤歸妹壨 | 山雷頤≣ | 雷天大壯≣ | 山澤損壨 |

# 卦辭、彖辭與象辭

- ◎大畜1,利貞,不家食,吉,利涉大川2。
- ◎彖曰:大畜,剛健篤實,輝光日新其德,剛上而尚賢,能止健,大正也<sup>3</sup>。 不家食吉,養賢也;利涉大川,應乎天也<sup>4</sup>。
- ◎象曰:天在山中,大畜。君子以多識前言往行,以畜其德<sup>5</sup>。

#### 淺註

- 1.大畜:《周易集註》:「大者陽也,其卦乾下艮上,以陽畜陽,所以畜之力大,非如巽以陰畜陽,所畜之力小,故曰大畜。又有蘊畜之義,又有畜止之義。《序卦》:『有无妄,然後可畜,故受之以大畜,所以次无妄。』」
- 【按】:小畜處於資源較少環境,僅能先求生存,適可而止,故為既兩既處;養身體,大畜養大體<sup>精神、修道</sup>,故有不家食之詞。
- 2.大畜,利貞,不家食,吉,利涉大川:《周易集註》:「貞者正也,利于 正道,如多識前言往行,以畜其德是也。吉者,吾道之大行也。言所蘊畜 者皆正,則畜極而通,當食祿于朝,大有作為,以濟天下之險也。」
  - 【按】:本卦與需≦卦皆有利涉大川之詞,需卦需要耐心等候,而本卦需要止健一步一步修,方能發光發熱,此即內聖<sup>无妄</sup>外王<sup>大畜</sup>之理。商業角度觀之,利涉大川亦似跨領域收購合併,以達全球化之目的。

《周易禪解》:「畜,蓄積也,蓄積其无妄之道以養育天下者也。約 世道,則中興之主,復于无妄之道,而厚蓄國家元氣;約佛化,則四依大 士,復其正法之統,而深養法門龍象;約觀心,則從迷得悟,復于无妄之 性,而廣積菩提資糧,皆所謂大畜也。世出世法,弘化進修,皆必以正為 利,以物我同養為公,以歷境練心為要,故不家食吉,而利涉大川也。」

3.大畜,剛健篤實,輝光日新其德,剛上而尚賢,能止健,大正也:《周易

集註》:「以卦德、卦綜、卦體釋卦名、卦辭。剛健者,內而存主也。篤實者,外而踐履也。剛健無一毫人欲之陰私,篤實無一毫人欲之虚假,則闇然日章,光輝宣著,其德自日新又新,所以積小高大,以成其畜也。名大畜者以此。剛健乾象,篤實艮象,二體相合離象,故又言輝光日新。

剛上者,大畜綜无妄,无妄下卦之震上而為大畜之艮也,上而為艮, 則陽剛之賢在上矣,是尚其賢也。止健者,止居上,而健居下,禁民之強 暴也,此二者,皆大正之事,所以利貞,若以止健為止陽剛君子,則又非 大正矣。」

- 4.不家食吉,養賢也;利涉大川,應乎天也:《周易集註》:「養賢者,食 祿以養賢也<sup>培育人才</sup>。應天者<sup>順應天時</sup>,下應乎乾也。天者時而已矣,既負蘊畜 之才,又有乾健之力,所以當乘時而出,以濟天下之險難也。惟剛上,則 賢人在上,故能尚賢,故能成艮而止健,故能兌口在外卦,而食祿于外。 故能六五得中,而應乎乾。此四者,皆卦綜剛上之功也。」
  - 【按】:剛健篤實為乾艮之德,兩者輝光互益,故日新其德。陽剛上九居 陰柔六五尊之上,象徵君重視賢臣<sup>或顧問</sup>,且能培育人才<sup>養賢</sup>,這是大正之 事。另就修行角度觀之,《周易禪解》:「所謂利貞不家食吉利涉大川 者,非是性外別立修德,乃稱性所起之修,全修在性者也。」
- 5.天在山中,大畜。君子以多識前言往行,以畜其德:《周易集註》:「多識,即大畜之意,乃知之功夫也。古聖賢之嘉言善行,皆理之所在,皆古人之德也。君子多識之,考跡以觀其用,察言以求其心,則萬理會通于我,而我之德大矣,此君子體大畜之功也。」
- 【按】:天在山中為小容大,有壓縮真理之意,此即芥子納須彌之意。而 識則有記憶、了解、內化之意,即消化前人之言行,提升自己之德。

# 爻辭與小象辭

- ◎初九,有厲,利已¹。象曰:有厲利已,不犯災也²。
- ◎九二,與說輹<sup>3,音魚託付</sup>。象曰:與說輹,中无尤也<sup>4</sup>。
- ◎九三,良馬逐,利艱貞。日閑輿衛,利有攸往<sup>5</sup>。象曰:利有攸往,上合志也<sup>6</sup>。

#### 淺註

- 1.有厲,利已:《周易集註》:「乾三陽為艮所畜,故內外之卦,各具其義。 內卦受畜,以自止為義。以陰陽論,若君子受畜于小人也。外卦能畜,以 止人為義。以上下論,若在位之禁止強暴也。易主于變易,所以取義不窮。 已者止也。厲者不相援,而反相擠排,危厲之道也。初九陽剛乾體,志于 必進。然當大畜之時,為六四所畜止,而不得自伸,故往則有危。惟止則 不取禍矣,故教占者必利于止也。」
- 2.有厲利已,不犯災也:《周易集註》:「災即厲也,止而不行,則不犯災 矣。」
  - 【按】:本爻似新兵、新生、新員工,此際有被磨練之厲,若心浮氣躁抗 拒磨練則爻變為蠱털,但若能不躁進持續畜力則利己。此即<sup>上</sup>淨<sup>下</sup>空上人 學講經初有所成之時,李炳南老居士告誡上人,講得不好尚有飯吃,講 得好就無路可走之意,處此之時,外多有厲境,當以自利蓄積力量為主, 能如此則不犯災。

《周易禪解》:「六爻皆具剛健篤實輝光之義,而自新新民者也。初 九陽剛在下,正宜隱居求志,故有惕厲之功,而先利自己,己利既成,任 運可以利人。若己躬下事未辦,而先欲度人,則犯災矣。」

- 3. 輿說輹:《周易集註》:「中爻兌為毀折,脫輹之象也。輿賴輹以行,脫 則止而不行矣。九二亦為六五所畜,以有中德,能自止而不進,故有輿說 輹之象。占者凡事不冒進,斯無尤。」
- 4. 輿說輹,中无尤也:《周易集註》:「惟有中德,故無妄進之尤。」
  - 【按】: 輹,車軸下束縛車軸之物,亦稱伏兔,用於大車輻,車輻為連結車網<sup>車輪周圍的框子</sup>和車轂<sup>車輪中心</sup>的直條,脫輹表高層與承載基層之聯繫斷除。 九二與初九同被六五與六四所畜止,故皆不可進,但初九剛正不中,處於厲境而不得不止;九二剛中不正是見其不可過剛而自止,因居中德,故無過失。

此即唐太宗自覺功業巍巍本欲封禪,後被魏徵勸諫,隋末大亂後,戶 口未復,倉廩尚虛,且封禪勞師動眾,花費甚鉅,崇虛名而受實害,後太 宗不復提及此事。

李沆常以災情、盜賊之事稟報宋真宗亦同。此即蓄積力量尚未足,欲

有所為易有輿說輹之事,若能不躁進復積蓄力量則無過失。

《周易禪解》:「剛而得中,專修定慧,似无意于得時行道者,然自 利正是利他之本,故中无尤。」

5.良馬逐,利艱貞。日閑輿衛,利有攸往:《周易集註》:「此爻取蘊蓄之義。乾為良馬之象也。中爻震,為作足之馬...。良馬逐者,用功如良馬追逐之速也,即九三終日乾乾夕惕若之意。

艱者,艱難其思慮,恐其失于太易也。貞者,貞固其作為,恐其失于助長也。曰者自嘆之辭。閑者習也,習其車輿與其防衛也。閑習有優游自得之意。...亦惟自閑輿衛,以求往乎天衢耳。

興者任重之物,衛者應變之物。以人事論,君子不當家食,以一身而任天下之重者,輿也;當涉大川,以一身而應天下之變者,衛也...。所以小象言上合志,所以當取蘊畜之義。唯蘊畜,方能畜極而通,何天之衢。九三以陽居健極,當大畜之時,正多識前言往行,用功不已之時也,故有良馬追逐之象。然猶恐其過剛銳進,惟當艱貞,從容以待時,故又有日閑輿輹之象。如是自然畜極而通,利有攸往矣。」

- 6.利有攸往,上合志也:《周易集註》:「上合志者,謂上九之志與之相合也,三與上九,情雖不相孚,然皆居二體之上,其志皆欲畜極而通,應與相合,所以利有攸往。」
  - 【按】: 九三以陽居乾頂之通圖大道,取乾良馬喻之,且上九不加畜止, 同具上進之志,故如良馬;而當大畜之時,正多識前言往行,用功不已 之時也。然猶恐其過剛銳進,囑其艱貞如終日乾乾,夕惕若。教誡閑輿 衛即強調能攻能守,學習傳統文化亦須結合現今社會之實用,並須貫通 理論與實務,如是自然畜極而通,利有攸往矣。

此似陶侃任廣州刺史而日日搬磚,人問其故,答曰:「吾方致力於中原,過爾優逸,恐不堪事,故自勞爾。」蘇秦磨練張儀亦似之,爻變為損 ■,顯示出社會前之最後磨練為懲忿<sup>逆境</sup>窒欲<sup>順境</sup>,層次愈高,考驗愈大。

《周易禪解》:「剛而得正,居乾之上,不患不能度生也,患其欲速 喜進,失于防閑耳。故必利于艱貞,閑其輿衞,乃利攸往。亦以上有六四 之良友、六五之賢君、上九之明師,與之合志,必能互相警勵,故可往也。」

- ◎六四,童牛之牿<sup>音故</sup>,元吉¹。象曰:六四元吉,有喜也²。
- ◎六五,豶豕之牙<sup>音焚使</sup>,吉³。象曰:六五之吉,有慶也⁴。
- ◎上九,何<sup>音質</sup>天之衢<sup>音去</sup>,亨<sup>5</sup>。象曰:何天之衢,道大行也<sup>6</sup>。

### 淺註

- 1.童牛之牿,元吉:《周易集註》:「童者,未角之稱。梏者施橫木于牛角, 以防其觸,...六四艮體居上,當畜乾之時,與初相應,畜初者也。初以陽 剛居卦之下,其勢甚微,于此止之,為力甚易,故有梏童牛之象。占者如 此,則止惡于未形,用力少而成功多,大善而吉之道也,故元吉。」
- 2.六四元吉,有喜也:《周易集註》:「上不勞于禁制,下不傷于刑誅,故 可喜。四正當兌口之悅,喜之象也。」
  - 【按】:本爻意指防患未然,本爻位正,且畜止之爻為陽氣最弱之初九,故易且大吉,是以孟母三遷,即為教子故。《誠齋易傳》:「六四居大臣之位,當止健之任,及初九陽之微而止之,則大吉而有喜矣。蓋旨酒糠丘之濫觴<sup>大禹</sup>,漆器象箸之履霜。」《史記·宋微子世家》:「紂始為象箸,箕子歎曰:『彼為象箸,必為玉杯。』」

就個人修行觀之,在壞毛病尚未形成堅固之習氣前,便親近諸善友予 以改正,按此修行便易收良好之效。《周易禪解》:「柔而得正,下則應 初九剛正之良友,親九三剛正之畏友,上則近六五柔中之聖君。過端未形, 而潛消默化,如童牛未角,先施以牿,更无牴觸之患,以此自養,以此為 天下式,大善而吉,悅而且樂者矣。」

- 3.積豕之牙,吉:《周易集註》:「豶者,犗<sup>音界,去勢之豬,仍為健壯之畜牲</sup>也,騰也,乃走豕也,與童牛之梏一句同例。...中爻震足性動,豶之象也。...六五,以柔中居尊位,當畜乾之時,畜乎其二者也,故有豶豕之牙之象,占者如此,則強暴梗化者,自屈服矣,故言。」
- 4.六五之吉,有慶也:《周易集註》:「慶即喜,但五君位,所畜者大,故 日慶,即一人有慶也。」
- 【按】: 六五柔居中畜止剛中之九二。就畜止角度觀之, 六四較易, 故有喜; 就影響面觀之, 六五較佳, 因居君位。

就四五爻觀之,要畜容下卦之乾健,必須要以虛心包容之,而童牛之 特與豶豕之牙均顯示包容並非直接去除角與牙,而是適度做預防,解決自 己問題,保留其原本之特色,此即宋太祖杯酒釋兵權、張飛教育馬超之事 均似之,世間用人亦應能接受人才之不完美。此與佛門轉煩惱為菩提之概 念相通,轉為菩提後,前煩惱可作為度眾之方便,若斷之則無度眾之權巧。

《周易禪解》:「豶,辖也。辖則不暴,而牙仍堅利也。柔得中位, 尊上賢而應下乾,性德既无偏頗,所養又復周足,自利成就,可以君臨天 下,舉天下之善惡眾庶,无不入吾陶冶,故如豶豕之牙。」

- 5.何天之衢,亨:《周易集註》:「此畜極而通之義。何,…儋<sup>音但</sup>也,負也。儋即擔字...。鄭康成亦言『肩荷』是也。上為天位,天之象也。四達謂之衢,...震為大淦,衢之象也。以人事論,天衢乃朝廷政事之大道也。觀《小象》曰『道大行』可知矣。畜之既久,其道大行。正不家食,擔任廟廊之重任。涉大川,擔當國家之險阻,此其時矣,故有何天衢之象。」
- 6.何天之衢,道大行也:《周易集註》:「道大行者,不家食,涉大川,無 往而莫非亨也。道字即衢字。」
  - 【按】:本爻象徵蓄積力量已圓滿通達,故能擔負重任,古人常強調厚積 薄發,待德行積累充足時方為之用,則諸事順遂,猶如印光大師晚年弘 法利生,產生影響力係無與倫比。

《周易禪解》:「以剛柔相濟之德,當聖君師保之任,隱居所求之志,至此大行无壅,蓋不啻行于天衢也。」

# 綜觀

它卦以陰陽相應為得,但本卦初九、六四與九二、六五相應為畜止, 九三上九兩剛卻合志。六爻皆為養賢、用賢之原則,下兩爻有厲、輿說輹, 象徵自己蓄積力量未足,故不得以進用,應知時之應止而止;九三為良馬 逐,雖賢路漸開,但仍有險境,故需閑輿衛以儲備力量;六四、六五居上 位皆為畜止、救治不肖者之問題,前者防患未然,故易而有喜,後者居高 位,解決問題之時切中核心,故有慶;上九之畜極,通天之衢,大川已涉, 故賢路廣開,賢人皆不家食。

# 頤卦第二十七

# 頤Ⅲ 艮(山)上Ⅲ 震(雷)下Ⅲ 綜卦頤Ⅲ 錯卦大過Ⅲ 交卦小過Ⅲ

|     | 初至四爻 | 二至五爻 | 三至上爻 | 初至五爻 | 二至上爻 |
|-----|------|------|------|------|------|
| 卦中卦 | 地雷復Ⅲ | 坤壨   | 山地剝≣ | 地雷復Ⅲ | 山地剝≣ |

# 卦辭、彖辭與象辭

- ◎頤<sup>1</sup>,貞吉,觀頤,自求口實<sup>2</sup>。
- ◎彖曰:頤,貞吉,養正則吉也。觀頤,觀其所養也;自求口實,觀其自 養也。天地養萬物,聖人養腎以及萬民,頤之時大矣哉<sup>3</sup>。
- ◎象曰:山下有雷,頤,君子以慎言語,節飲食⁴。

#### 淺註

- 1.頤:《周易集註》:「頤,口旁也。食物以自養,故取養義。為卦上下二陽,內含四陰,外實內虛,上止下動,故名為頤。《序卦》:『物畜然後可養,故受之以頤。』,所以次大畜。」
- 2.頤,貞吉,觀頤,自求口實:《周易集註》:「陽實陰虛,實者養人,虛者求人之養,自求口實者。自求養于陽之實也。震不求艮,艮不求震,惟自求同體之陽,故曰自求。」
  - 【按】: 養生之道最重要之事為正固, 並要時時內觀如何自養, 自求口實 有不假外求、為自己負責之意,即俗云人到無求品自高之意。

《周易禪解》:「約世道,則畜德以養天下;約佛化,則畜德以利羣生;約觀心,則菩提資糧既積,而長養聖胎也。自利利他,皆正則吉,皆須視從來聖賢之所為頤者何如,皆須自視其所以為口實者何如。」

3.頤,貞吉,養正則吉也。觀頤,觀其所養也;自求口實,觀其自養也。天地養萬物,聖人養賢以及萬民 大學主 《周易集註》:「釋卦辭。極言養道而贊之。觀其所養者,觀其所以養人之道正不正也,指上下二陽也。觀其自養者,觀其求口實以自養之正不正也,指中間四陰也。本卦頤,原從口無養德之意,惟頤養得正,則養德即在其中矣。不但養人自養,以至天地聖人養萬物,養萬民,無非養之所在, 故曰頤之時大矣哉。與大過解革同。」

【按】:《周易正義》:「凡于《彖》之末歎云『大哉』者,凡一十二卦。若豫、旅、遯、姤凡四卦,皆云『時義』。隨卦則『隨時之義』者,非但其中別有義意,又取隨逐其時,故變云『隨時之義大矣哉!』睽、蹇、坎此三卦皆云『時用』。解之時、革之時、頤之時、大過之時,此四卦直云時,不云義與用也。」

《周易集註》:「時義者,豫聞中事理之時宜也,即順動也,此極言而贊之也。六十四卦時而已矣,事若淺而有深意,曰時義大矣哉,欲人思之也。非美事有時或用之,曰時用大矣哉,欲人則之也。大事大變曰時大矣哉,欲人謹之也。」

4.山下有雷,頤,君子以慎言語,節飲食:《周易集註》:「帝出乎震,萬 物得養而生成。言乎艮,萬物得養而成。君子慎言語以養其德,節飲食以 養其體,言語飲食動之象慎也。節也,止之象。此處方說出養德。」

### 爻辭與小象辭

- ◎初九,舍爾靈龜,觀我朵頤,凶¹。象曰:觀我朵頤,亦不足貴也²。
- ◎六二,顛頤,拂經于丘頤,征凶³。象曰:六二征凶,行失類也⁴。
- ◎六三,拂頤,貞凶。十年勿用,无攸利<sup>5</sup>。象曰:十年勿用,道大悖也<sup>6</sup>。

### 淺註

- 1.舍爾靈龜,觀我朵頤,凶:《周易集註》:「大象離,龜之象也。應爻艮止中空,靈龜止而不食,服氣空腹之象也...。垂下其頤以垂涎,乃欲食之貌也。」
- 2.觀我朵頤,亦不足貴也:《周易集註》:「飲食之人,則人賤之,故不足 貴。」
  - 【按】: 爻辭從六四觀之,初九陽實足以自養,即似社會基層員工,俗云「家財萬貫,不如一技傍身」,只要願意付出,便不至於餓肚子,不須羨慕他人,故以上古神物靈龜喻之,上應六四,觀彼朵頤進食之相,故為自賤其位之凶,如習傳統文化之人觀富貴而羨之。《莊子·秋水》:「壽陵餘子<sup>弱齡未壯之子</sup>之學行於邯鄲,未得國能,又失其故行矣,直匍匐而歸耳。」

《周易禪解》:「陽剛為自養養他之具,知止為自養養他之貞。初九陽剛足以自養,如靈龜服氣,可不求食,而居動體,上應六四,觀彼口實, 反為朵頤,失其貴而凶矣!此如躁進之君子。于佛法中,則如乾慧外凡, 不宜利物。」

- 3.顛頤,拂經于丘頤,征凶:《周易集註》:「六二陰柔,不能自養,必待養于陽剛。然震性妄動,不求養于初,而求養于外,則違養道之常理而行失其類矣。故教占者,當求養于初。若于丘頤,不惟不得其養,而往則凶。」
- 4.六二征凶,行失類也:《誠齋易傳》:「六二君子小人之雜也,居下卦之中,有中人之資,而可善可惡者也。惡從善,賤從貴,猶陰從陽也。六二下近於初之賢,既欲下比從之,以養其德,而初非其應;上觀於上九之貴,又欲上比從之以養其祿,而上亦非其應。於是倡狂妄行,陷於非僻,而不自反。征凶者,妄行而凶也。所以妄行者,善與貴兩從而不擇,下與上兩比而不應,故失其類也。吳起始師曾子,卒棄其母以求仕;李斯始師荀卿,卒棄其學以滅宗,皆失其守而不能自養,兩從而妄行之禍也。」
  - 【按】:本爻受養於初九,故曰顛<sup>受下養</sup>頤,但因妄動而求養于上九<sup>上艮為丘</sup>,此則違背常道<sup>拂經</sup>,跨過六五,故凶。六二求養於上九,將得罪於六五,兩者同為陰類,故行失類。「隔離飯香」、「外國的月亮比較圓」、「別人的〉〉 總是不會讓人失望」均似之。人為何過得不快樂?因常常看自己所沒有的,羨慕別人有的。切記:切莫追求別人表面的完美!

《周易禪解》:「以上養下,乃理之常,六二陰柔,反藉初九之養,拂其經矣!又居動體,恐或不肯自安,將求頤于六五之丘<sup>與前述略異</sup>。五雖與二為應,然亦陰柔,不能自養,何能養人?征則徒得凶耳兩,陰无相濟之功,故為失類,此如无用之庸臣。于佛法中,則如時證盲禪,進退失措。」

5.拂頤,貞凶。十年勿用,无攸利:《周易集註》:「拂頤者,違拂所養之道,不求養于初,而求養于上之正應也。貞者,正也。上乃正應,亦非不正也...。勿用者,不得用其養也。口容止所以下三爻養于動者,皆凶。上三爻養于止者,皆吉。六三陰柔,不中正,本乃動體,至三則動極而妄動矣,故有拂頤之象。占者得此,雖正亦凶。至於十年之久。理極數窮,亦不可往,其凶至此。」

- 6.十年勿用,道大悖也:《周易集註》:「大悖,即拂頤。」
  - 【按】:拂頤,下求上之養,六三求上九之養,兩者相應本應貞吉,但因本爻陰居陽位失正,且居震頂,象徵求養之人以不正之心求養於不正之人,有為求養而無所不至之象,故曰拂頤。貞凶,十為數之極,有終不可用之意,因為與正道大大悖逆之故。三國時代成濟受司馬昭寵臣賈充之命弒魏主曹髦<sup>音毛</sup>,後被司馬昭以弒君之罪滅三族嫁禍之。

《周易禪解》:「陰柔不能自養,又不中正,以居動極,拂于頤矣! 雖有上九正應,何能救之?終于无用而已,此如邪僻之宰官。于佛法中, 則如六羣亂眾,大失軌範。」

- ◎六四,顛頤,吉,虎視眈眈,其欲逐逐,无咎¹。象曰:顛頤之吉,上施 光也²。
- ◎六五,拂經,居貞吉,不可涉大川³。象曰:居貞之吉,順以從上也⁴。
- ◎上九,由頤,厲吉,利涉大川<sup>5</sup>。象曰:由頤厲吉,大有慶也<sup>6</sup>。

#### 淺註

- 1.顛頤,吉,虎視眈眈,其欲逐逐,无咎:《周易集註》:「變離目,視之 象也。應爻初為地位,虎行垂首下視于地,視近也。」
- 2. 顛頤之吉,上施光也:《周易集註》:「施者及也。布散惠與之義...。光 者,艮篤實,光輝其道,光明也。變離日,亦光之象也。」
  - 【按】: 六四求養似虎盯獵物之專一,繼繼以求,行正道不達目的不罷休, 於世間法公司經營角度觀之,初九是為其效力之基層,沒有初九,啥事 都做不了,故應透過良好管理制度,使之發揮最高績效,但又不應剝削 基層方能无咎。

另亦世間為官或管理職務者能禮賢下士,似周公下一飯三吐哺、一沐 三握髮,則大吉,若孟懿子<sup>孟孫何忌</sup>遵父<sup>孟僖子</sup>遺命師於孔子,則次之。

《周易禪解》:「陰柔得正,而居止體,雖无養具,得養之貞者也。 下應初九,賴其養以自養養人,此如休休有容之大臣,吉之道也。初方觀 我而朵頤我隨其視之耽耽,欲之逐逐,以禮而優待之。在初則不足貴,在 我則養賢以及萬民,可謂上施光矣!於佛法中,則如賢良營事,善為外護。」

3.拂經,居貞吉,不可涉大川:《周易集註》:「居者靜以守之也,貞者求

養于同體之陽,乃任賢養民之正道也。吉者,恩不自出而又能養人也。不可涉大川者,言不可自用以濟人也。涉川必乾剛,五柔故不可涉。六五居尊,能自養人者也。但陰柔不正,無養人之才,又與內卦為正應,亦有拂經之象。然養賢及民,君道之正,故教占者順以從上,守此正道則吉,不可不量己之力而當濟人之任也。」

- 4.居貞之吉,順以從上也:《周易集註》:「中爻坤順,故曰順。言順從上 而養人也。」
  - 【按】:本爻居君位,理應養人,但本爻為陰爻無法養人,仍求養於上九<sup>上九另可</sup> <sup>視為天道</sup>,故違背君位自養之常道,由於力量不足,故利於居守堅固不動,不可 涉險<sup>完成大事</sup>。

猶如北宋建國之初,尚無力量養人,故借重於趙普、趙光義與諸節度 使,統一策略為先南後北,北宋時面對外敵,多以支付歲幣來避免戰爭。 《誠齋易傳》:「程子以成王賴周公當之,盡矣。艮止,故不可涉大川。 六二拂經而凶,以利動也;六五拂經而吉,以道來也。」

就世間法觀之,切莫汲汲營營攀緣以求養,甚或涉川冒險以求富貴, 應深信一切都是最好的安排,是以順以從上。佛法觀之,佛陀住世80年, 臨離世前言,留20年福報供養後世修行人,若真修行放下一切,自然有 佛菩薩照顧我們,若攀緣而求,那就自己忙吧!

《周易禪解》:「陰柔无養人之具,空居君位,故名拂經,居止之中,順從上九,此亦養賢以及萬民,為得其正者也。但可處常,不可處變;宜守成,不宜創業耳。此如虛己之賢君,于佛法中,則如柔和同行,互相勉 勗。」

- 6.由頤厲吉,大有慶也:《周易集註》:「得所養下之慶,亦君上之慶,故

大。」

【按】: 兩陽爻中以本爻為重,故天下均由本爻所養,故曰由頤,此利涉大川取 其似中虛之象,似以人臣位當天下之養,君主雖順承信任,但必須心懷危 厲,戒慎恐懼方吉,如周公輔政、孔明扶劉禪之際,但因心懷天下且謹 恒,故能度險。

《韓詩外傳》:「成王封伯禽於魯,周公誠之曰:『往矣!子無以魯國驕士。吾、文王之子,武王之弟,成王之叔父也,又相天下,吾於天下,亦不輕矣。然一沐三握髮,一飯三吐哺,猶恐失天下之士。吾聞德行寬裕,守之以恭者榮;土地廣大,守之以儉者安;祿位尊盛,守之以卑者貴;人眾兵強,守之以畏者勝;聰明睿智,守之以愚者善;博聞強記,守之以淺者智。夫此六者、皆謙德也。夫貴為天子,富有四海,由此德也;不謙而失天下,亡其身者,桀紂是也;可不慎歟!』」

《周易禪解》:「以陽剛居止極,卦之所以為頤者此也。此如望隆之師保,可以拯濟天下者矣!于佛法中,則如證道教授,宰任玄綱。」

### 綜觀

本卦初九可擬為百工之養或以德自養,本可自足而安,勸戒若觀他人之養則凶;上九可擬為國家賢臣之養天下,任重道遠,雖厲但終吉;六二位顛倒頤養方式受養於初九,本無不吉,但貪求上九之養<sup>不相應</sup>,且有輕視百工之意<sup>乘剛</sup>,故凶;六四位居近君之臣位,因有位故為養賢,若能似虎視眈眈尋求獵物般地禮賢下士則吉;六三雖應於上九,但本身位不正,大拂頤養之道,若堅持此道則貞凶;六五為君位,本應供養天下,並非一己之力,端賴順承上九大賢之力以養天下,故亦曰拂經,故居貞吉,不可涉險。

本卦下卦<sup>動</sup>全凶、上卦<sup>止</sup>全吉,就養生角度觀之,上止象徵順其自然之由頤,下動象徵逆自然之捨爾靈龜;就工作角度觀之,基層勞動辛苦,上層輕鬆愜意,見似不公平,故下層亦可努力往上經營,達到財富自由<sup>由頤</sup>,然此頤養之道殊為不易,故下卦為大過薰。

# 大過卦第二十八

# 大過≣ 兌(澤)上■ 巽(風)下〓 綜卦大過≣ 錯卦頤Ⅲ 交卦中孚Ⅲ

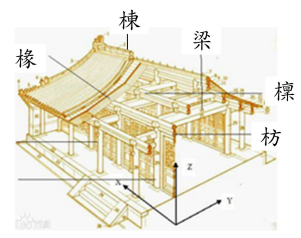
|     | 初至四爻 | 二至五爻 | 三至上爻 | 初至五爻 | 二至上爻 |
|-----|------|------|------|------|------|
| 卦中卦 | 天風姤≣ | 乾≣   | 澤天夬≣ | 天風姤≣ | 澤夭夬≣ |

# 卦辭、彖辭與象辭

- ◎大過<sup>1</sup>,棟橈<sup>音5幺</sup>/。利有攸往,亨<sup>2</sup>。
- ◎彖曰:大過,大者過也。棟橈,本末弱也。剛過而中,巽而說行,利有 攸往,乃亨,大過之時大矣哉<sup>3</sup>。
- ◎象曰:澤滅木,大過。君子以獨立不懼,遯世无悶 4。

#### 淺註

- 1.大過:《周易集註》:「大過,大者陽也,陽過于陰也。乾坤也,坎離也, 山雷也,澤風也,此八卦也。乾與坤錯,坎與離錯,澤風與山雷相錯,風 澤與雷山相錯,六十四卦惟此八卦相錯,其餘皆相綜。澤本潤木之物,今 乃滅沒其木,是大過矣。又四陽居中過盛,此所以名大過也。不然,四陽 之卦亦多,何以不名過?因其居中相聚而盛,所以得名也。《序卦》:『頤 者養也,不養則不可動,故受之以大過』,所以次頤。」
- 【按】:《繫辭》:「古之葬者,厚衣之以薪,葬之中野,不封不樹,喪期无數,後世聖人易之以棺槨<sup>問于棺外</sup>,蓋取諸大過。」大過亦象徵死亡。
- 2.大過,棟橈,利有攸往,亨:《周易集註》: 「梁上屋脊之木曰棟,所以乘椽瓦者也。木曲 日橈,本未弱而棟不正,有如水之曲也。椽 "垂蟬",下垂以漸而下曰宇,此卦大象坎,, 為棟,坎主險陷,橈之象也。又為矯輮,亦撓 曲之象也。若以理論,本弱則無所承,末弱則 無所寄附。此卦上缺下短,亦有橈之象。既棟 橈矣,而又利有攸往,何也?蓋橈以成卦之象 言,利有攸往亨則以卦體卦德之占言。」



- 【按】:《周易禪解》:「約世道,則賢君以道養天下,而治平日久;約佛化,則四依以道化羣生,而佛法大行;約觀心,則功夫勝進而將破无明也。夫治平既久,則亂階必萌,所宜防微杜漸;化道既盛,則有漏易生,所宜陳規立矩;功夫既進,則无明將破,所宜善巧用心也。」
- 3.大過,大者過也。棟橈,本末弱也。剛過而中,巽而說行,利有攸往,乃亨,大過之時大矣哉:《周易集註》:「以卦體卦德釋卦名卦辭而嘆其大。陽大陰小,本卦大者過,故名大過。本謂初,末謂上。弱者陰柔也。古人作字,本末皆從木來,木下加一畫陽,取根株回煖<sup>同暖</sup>,故為本;木上加一畫陽,取枝葉向榮,故為末。剛過者,四陽也。而中者,二五也...。巽而悅行者,內巽而外行之以悅也。

若以人事論,體質本是剛毅,足以奮發有為而又用之以中,不遇于剛。 德性本是巽順,足以深入乎義理,而又行之以和,不拂乎人情,所以利有 攸往,乃亨。大過之時者,言人于大過之時,行大過之事,適其時,當其 事也。如堯舜禪受,湯武放伐,雖過其事而不過乎理是也。蓋無其時不可 過,有其時無其才亦不可過。故嘆其大。與頤解革同。」

- 【按】: 異以說行即先深入了解病因,再緩慢投入資源使陽過剩之情況回復到中道,解決問題時,定要深入了解問題,外表和悅地溝通,才有機會打開局面。另外,大過亦代表死亡,佛教重視死亡之際<sup>大過之時大矣哉</sup>,《飭終須知》中即交代諸多臨終時所應注意事項。
- 4.澤滅木,大過。君子以獨立不懼,遯世无悶:《周易集註》:「上一句大過之象,下二句大過之行,非達則不懼,窮則无悶也。窮亦有獨立不懼之時,不懼者不求同俗,而求同理,天下非之而不顧也。无悶者,不求人知而求天知,舉世不見知而不悔也。此必有大過人學問,義理見得明,有大過人操守,腳根立得定,方幹得此事。」
  - 【按】:《周易禪解》:「澤本養木,而反滅木,大過之象也,惟以獨立不懼、遯世无悶之力持之,庶學有本而養有素,可以砥柱中流耳。」另就後天八卦觀之,澤為陰金,風為陰木,外金剋內木,是以凶。而獨立不懼<sup>不懼生死</sup>、遯世无悶 前得住寂寞 亦出現於乾卦初九文言中,此即孔子一生寫照,人不知而不慍之意。

### 爻辭與小象辭

- ◎初六,藉用白茅,无咎¹。象曰:藉用白茅,柔在下也²。
- ◎九二,枯楊生稊,老夫得其女妻,无不利³。象曰:老夫女妻,過以相與也⁴。
- ◎九三,棟橈<sup>音3幺</sup>,凶<sup>5</sup>。象曰:棟橈之凶,不可以有輔也<sup>6</sup>。

#### 淺註

- 1.藉用白茅,无咎:《周易集註》:「藉者薦也,承薦其物也。因上承四剛,故曰藉。茅者,草也。巽陰木為茅...為白,白茅之象也。无咎者,敬慎不敗也。初九當大過之時,陰柔已能慎矣。又居巽體之下,則慎而又慎者也。亦如物,不錯諸地而有所藉,可謂慎矣。而又藉之以茅,茅又用夫白,白則至潔之物矣,是慎之大過者也。故有此象。然慎雖大過,以其居大過之初,雖大過而不過,故占者无咎。」
- 2.藉用白茅,柔在下也:《周易集註》:「陰柔居巽之下。」
  - 【按】: 巽卦下為陰爻,故曰柔在下,以敬慎柔順之心處下,處大過之時仍可無咎,是以《繫辭傳》:「苟錯諸地而可矣。藉之用茅,何咎之有?慎之至也。夫茅之為物薄而用可重也,慎斯術也以往,其无所失矣。」故似春秋時趙盾屢勸晉靈公,靈公遣鉏麑<sup>音除尼</sup>刺殺之事。

《周易禪解》:「世法佛法,當大過時,皆以剛柔相濟為得,過剛、 過柔為失。今初六以柔居巽體之下,而在陽位,无功名富貴以累其心,唯 庸德庸言、下學上達以為其務者也;約佛法者,定有其慧,兼以戒德精嚴, 故无咎。」

3.枯楊生稊,老夫得其女妻,无不利:《周易集註》:「巽為楊,楊之象也。 木生于澤下者,楊獨多,故取此象。楊乃木之弱者,四陽之剛皆同為木, 但二五近,本末之弱,故以楊言。曰枯者,取大過乎時之義,故二五皆言 枯也。至三四則成乾之堅剛,故言楝。稊,木稚也。二得陰在下,故言生 稊。稊者下之根也。五得陰在上,故言生華。生華者,上之枝生也。根生 則生生不息,枝生則無生意...。九二陽剛得中,當大過之時而應于少女<sup>兌</sup>, 故取諸物,有枯楊生稊,取諸身有老夫得其女妻之象。可以成生育之功矣。」

- 4.老夫女妻,過以相與也:《周易集註》:「此慶幸之辭。言陽方大過之始, 得少陰以之相與,則剛柔相濟而不過,可以成生育之功矣。故占者无不利。」
  - 【按】:九二比喻為再娶之老夫,初六為新嫁之妻,九二剛過,但居中未過至極,能陰陽相濟,故無不利。此猶如三國時代,劉備娶孫權妹之事,雖為政治聯姻,對劉備實屬無不利之事。

《周易禪解》:「剛而得中,又居陰位,陽得陰助,如枯楊生稊、老 夫女妻之象,蓋過于下賢者也;約佛法者,慧與定俱,如先見道,後修事 禪,故无不利。」

- 5.棟橈,凶:《周易集註》:「變坎為棟,又木堅多心,棟之象也。因坎三四皆以棟言,因巽二五皆以楊言。文王棟橈本末皆弱,周公棟橈因初之弱。 九三居內卦,下陰虛弱,下虛弱則上不正,故有棟橈之象。」
- 6.棟桡之凶,不可以有輔:《周易集註》:「同體之初,虚弱無輔助也。」 【按】:中爻乾有棟象,但九三處於陽氣過盛,再居剛位更顯其太過,故 有棟橈之凶,雖上應上六,但上六為過涉滅頂之凶,末弱且志不相從, 故兩者無繫應之輔。爻變後為困≣,更顯示其生機渺茫。

《誠齋易傳》:「棟橈者,上六、初六也,而於九三言棟橈凶,何也? 九三志過銳,力過勇,將欲輔上六之棟,而適以壞之者也。扶傾者,傾必 速,支厦者,厦必覆,非扶持之罪也,過於扶持之罪也。」此似三國時孫 權殺關雲長,導致孫劉解體,張飛急於報仇,反死於部將張達、范彊之手。

《周易禪解》:「過剛不中,任其剛愎,以此自修,則德必敗,以此 治世,則亂必生,故棟撓而凶;約佛法者,純用邪慧,故不可有輔。」

- ◎九四,棟隆,吉,有它吝¹。象曰:棟隆之吉,不橈乎下也²。
- ◎九五,枯楊生華,老婦得其士夫,无咎无譽³。象曰:枯楊生華,何可久也;老婦士夫,亦可醜也⁴。
- ◎上六,過涉滅頂,凶,无咎<sup>5</sup>。象曰:過涉之凶,不可咎也<sup>6</sup>。

#### 淺註

1.棟隆,吉,有它吝:《周易集註》:「變坎,亦有棟象。隆者,隆然而高 起也。它者,初也。三四皆棟,四居外卦,陰虚在上,非如三之陰虚在下 也。上虛下實,則有所承載。故有棟隆之象。占者固吉矣。然下應乎初, 若以柔濟之,則過于柔矣。其棟決不能隆,吝之道也。故又戒占者以此。」

- 2.棟隆之吉,不橈乎下也:《周易集註》:「因外卦虚在上,實在下,所以不橈,故曰不橈乎下也。不可以有輔者,下虚故也。不橈乎下者,下實故也。」
  - 【按】:九三與九四皆為棟,九三凶、九四吉係因(1)九三剛居剛導致剛過盛,九四剛居柔位,剛柔並濟,避免大過;(2)九三居下卦之上,上實下虚故易傾,九四居上卦之下,下實上虚故可支撐;九四居九三之上,受其支撐,故棟隆,九三需支撐九四故棟橈。(3)九四剛居柔位,剛柔相濟柔已足,又與初六相應,若更以私心繫應之,反可能招吝。

宋朝富弼為仁宗重臣,少時心胸寬厚,人於其後詈之,往告之,對曰「恐是詈他人」;再告「應是與余同名同姓者」,感得詈之者往謝之。少時曾受范仲淹提拔,後因山東官員剿匪不利之事與其爭執不下,他人以忘恩昔日恩責之,對以與范仲淹是君子之交,故不與同,范仲淹甚賞識之。

慶歷二年,契丹以宋軍堵塞關隘為由,大軍壓境,富弼臨危出使,以 出兵有利於臣,而不利於君說服之,建議許以歲幣,並堅持不予割地,終 化干戈為玉帛,維持和平數十年。

《周易禪解》:「剛而不過,足以自立立人。但居悅體,恐其好大喜 功而不安守,故誡以有它則吝;約佛法者,亦是慧與定俱,但恐夾雜名利 之心,則自利利他未必究竟,故誡以有宅則吝。」

- 3.枯楊生華,老婦得其士夫,无咎无譽:《周易集註》:「生華者,楊開花則散漫,終無益于枯也...。九五以陽剛應乎過極之長女<sup>下異</sup>,乃時之大過而不能生育者也,故有枯楊生華,老婦得其士夫之象。占者得此,揆之于理雖無咎,而老婦反得士夫,亦非配合之美矣,安得又有譽哉。」
- 4.枯楊生華,何可久也;老婦士夫,亦可醜也:《周易集註》:「何可久, 言終散漫。亦可醜,言非配合。言且不惟不能成生育之功,而配合非宜, 亦可醜也。」
  - 【按】:九五過剛得滅頂上六之助,見似生華之吉,能延續長久,是以爻變為恒員,然枯楊生華並未解決根本之問題,可能反耗其生命能量,導致其敗亡。《誠齋易傳》:「魯昭公欲去季氏而倚公衍<sup>長子</sup>、公爲<sup>次子</sup>。」此即戰國時代燕王噲<sup>音快</sup>禪讓予宰相子之,太子不甘兵變而被殺,齊宣王

趁燕國大亂起兵,時孟子曾遊說宣王行王道,但宣王未從,放縱軍隊掠奪民財,後齊軍破於各國壓力而撤軍,亦種下燕昭王遣樂毅攻齊連下 70 城之遠因。

《周易禪解》:「雖云陽剛中正,然在大過之時,則是恃其聰明才智者也。享成平之樂,不知民事艱難,且不知下用賢臣,惟與上六陰柔无用之老臣相得,何能久哉?約佛法者,慧力太過,无禪定以持之,何能發生勝果?」

5.過涉滅頂,凶,无咎:《周易集註》:「頂者,首也。變乾為首,頂之象也。當過之時,遇兌澤之水,過涉之象也。澤水在首,滅沒其頂之象也。 以二陰爻論之,初藉用白茅,大過于慎者也。以其居卦之初,故不凶而无 咎。上過涉滅頂,大過于濟者也。以其居卦之終,故有凶而无咎。

上六處大過已極之時,勇于必濟,有冒險過涉之象。然才弱不能以濟,故又有滅頂之象。過涉滅頂,必殺身矣。故占者必凶。然不避艱險,慷慨赴死,殺身成仁之事也,故其義无咎。」

- 6.過涉之凶,不可咎也:《周易集註》:「无咎者,上六本无咎也。不可咎者,人不得而咎之也。以人事論,過涉之凶,雖不量其淺深以取禍,然有死難之節而無茍免之羞,論其心」
  - 【按】:本爻似無力挽救難局之重臣之凶,但因竭盡其力,故無咎。猶如 蜀漢末年之諸葛瞻<sup>諸葛亮長子</sup>,諸葛亮薨後,後人無以為繼,雖有姜維、蔣 琬等重臣,但仍難撐大局,後鄧艾攻蜀,諸葛瞻與其子諸葛尚戰死殉國。 身雖亡然卻無咎,此即形勢比人強之故。

諸葛亮評:「瞻今已八歲,聰慧可愛,嫌其早成,恐不為重器耳。」 《晉紀》:「瞻雖智不足以扶危,勇不足以拒敵,而能外不負國,內不改 父之志,忠孝存焉。」

《周易禪解》:「居過極之地,惟有柔正之德,而无濟難之才,故不免于凶,而實非其咎也。約佛法者,正定无慧,終為頂墮<sup>似四空天</sup>。」

# 綜觀

本卦爻辭皆為對稱論之,三四皆為棟,九三處過時又剛居剛,故棟橈凶;九四剛居柔位,有陰柔濟陽故吉,但若更繫於初六又過柔則吝;二五

為枯楊,九二比於初六,故有枯楊生稊、老夫少妻之比,顯示其生機尚存;九五上比於上六,故有開花、老婦士夫之喻,然因上六為乘剛,故顯其僅有表面生機復現之象;初六以藉用白茅顯其謹慎,因僅處於大過之初,故無咎;上六則因其已至卦頂,故有過涉滅頂之凶,但因其犯難之精神,故不足以咎責之。而本卦陽爻若居剛位,皆不若居柔位,因其處大過之時,若剛居剛陽氣過盛。

棟燒以頭重腳輕比喻之,可理解為君強臣弱、上強民弱、武力強而國家不安;就企業觀之,業務強但技術弱;就個人觀之為身體強壯但內臟不調等狀況,故必須先深入了解問題,再有所行動,這是關乎國家、企業、個人命運,但處大過之時,必須毅然前行,獨立不懼,遯世無悶、不見知而不悔,自守以待時,方能安身立命。